
1

 L’EUGENETICA COME “FRUTTO AVVELENATO” DEL DARWINISMO. TRA DARWINISMO SOCIALE, 
ECOLOGIA RADICALE, PREGIUDIZIO ETNOCENTRICO E RAZZISMO SCIENTIFICO.

UN’EREDITÀ CHE IMPREGNA PROFONDAMENTE ANCHE IL RAZZISMO ANIMALE

Sebbene la parola eugenetica abbia origini antiche, che possono essere fatte risalire addirittura alla 
Grecia di Platone, possiamo affermare che essa rimase nell’ombra – per non dire dimenticata nei 
meandri della storia – per oltre 2000 anni, per poi riemergere come una fiammata improvvisa, che 
tutto avvolge in un’istantanea deflagrazione.

Fu così che, dalla fine dell’Ottocento fino a culminare a metà del Novecento, l’eugenetica 
(ri)nacque e, nelle sue diverse varianti e sfumature, si impose come teoria dominante in tutto il 
mondo occidentale, dagli Stati Uniti all’Europa continentale, dalla Germania nazista fino al 
Commonwealth britannico, nei possedimenti coloniali e fino al Giappone, un mondo già dominato 
dall’imperialismo colonialista, dalle teorie sulle razze e sulla loro presunta maggiore o minore 
purezza. Un dibattito sulla superiorità di alcune razze o culture sulle altre che, nell’arco di poche 
decine di anni, condurrà alcune nazioni ad aderire a teorie pseudoscientifiche aberranti, 
suprematiste o razziste e a rendersi responsabil di immani tragedie, di stermini, di genocidi (riusciti 
o solo tentati) e fin anche, in buona parte, di uno dei conflitti militari più violenti e distruttivi che si 
ricordino nella storia: la Seconda Guerra Mondiale, una guerra in cui il razzismo di eredità del 
passato coloniale e quello delle nuove teorie eugenetiche confluirono ampiamente, fungendo 
dunque da combustibile, immesso continuamente per alimentare il motore del conflitto e 
dell’odio. Una guerra dunque dove il razzismo fungeva da cornice e dove, al grido della “superiorità 
della razza”, si procedette a sterminare non solo qualche milione di ebrei, per i quali si arrivò ad 
ipotizzare perfino una “soluzione finale”, ma anche milioni di nomadi di etnia rom, poi 30 milioni di 
russi, di etnia slava e per questo considerati anch’essi “untermensch”, sub-umani e persino 20 
milioni di cinesi, in quella propaggine di Estremo Oriente, dove il contagio suprematista e razzista, 
che si diffuse fin nel Pese del Sol Levante, contribuì a giustificare l’invasione di un antico e pacifico 
Impero, quello cinese appunto, quel Celeste Impero che da millenni prosperava indisturbato. Un 
popolo rivolto verso se stesso, che da centinaia di anni conosceva anche la polvere da sparo, ma 
che prevalentemente aveva preferito impiegarla non tanto per fare guerra a popoli vicini, ma per 
riti religiosi, feste e fuochi d’artificio.

Proprio per questo la parola eugenetica, letteralmente miglioramento della razza (dal greco 
eu=bene, buono e genos=razza, stirpe), risulta oggi quasi bandita e potremmo dire “vietata”, 
oggetto di riprovazione e censura anche solo a pronunciarla in qualche discussione, quasi come si 
evocasse un mostro dagl’inferi, o che si toccasse un nervo scoperto, qualcosa di molto profondo, 
oscuro e non risolto, che impedisce addirittura anche solo di pronunciarla.

Più infatti che di un “superamento” di questo termine, ossia di un’analisi ed un’elaborazione dei 
significati e dei concetti a cui esso rimanda, potremmo forse parlare invece di una sua vera e 
propria “rimozione”: di una sua eliminazione e cancellazione dal vocabolario e dunque dall’uso 



2

corrente nel linguaggio e nei discorsi. Un vero e proprio processo di censura, potremmo quasi dire, 
o di autocensura, perché letteralmente in molti casi “ci si impedisce da soli” di farne uso, come per 
paura di incorrere nel giudizio o nelle sanzioni altrui. Un processo che, lungi dal favorire un dialogo 
e una discussione seria, serena e “scientifica” – su cosa questo fenomeno (che ebbe le 
caratteristiche di un fenomeno di massa) ha concretamente rappresentato, per comprendere come 
e da cosa è nato, o quali sono i suoi lasciti e la sua eredità sulla nostra attuale cultura – sembra 
portare invece ad un vero e proprio rifiuto anche solo di parlarne. O magari si accetta pure di 
parlarne, ma solo con la premessa e a patto di considerarlo qualcosa di chiuso e relegato al 
passato, uno “scherzo” della storia, un misunderstanding che più non ci riguarda. Come di qualche 
brutta e mortale malattia che abbiamo sconfitto e da cui ci sentiamo immuni, come del vaiolo o 
della poliomielite, ne parliamo quasi come che non ci riguardi, come avessimo fatto qualche sorta 
di vaccino. Un problema dei nostri nonni, forse, ma che noi non abbiamo realmente mai visto e 
conosciuto, col concreto rischio però di non essere poi neanche in grado di riconoscerlo o di 
riconoscerne i sintomi, le manifestazioni nel mondo reale, di definirle per quel che sono. In un 
periodo storico, quello attuale, in cui tendenze quanto meno suprematiste, quando non addirittura 
razziste, tornano indisturbate a fare capolino da quei meandri della storia e della coscienza, da 
quella fogna morale e intellettuale, in cui pensavamo, o meglio ci illudevamo, di averle per sempre 
relegate.

Peggio ancora accade se poi si accusa qualcuno di utilizzare pratiche eugenetiche verso altri 
individui, anche si tratti non di individui umani, ma di altri animali, magari quelli domestici come i 
cani. Si assiste in questi casi a delle vere e proprie dissonanze cognitive, dei veri e propri bias, 
arrivando addirittura ad ammettere nei fatti l’impiego di pratiche – che tanto nella loro definizione 
etimologica quanto nelle procedure messe in atto si definiscono come – eugenetiche, ma allo 
stesso tempo a negare che si possa effettivamente parlare di eugenetica, a negare, in altre parole, 
che sia questo il termine corretto da utilizzare (un po’ come voler affermare che mangiar pane, 
pasta e pizza non significa necessariamente anche assumere carboidrati).

Ciò è evidentissimo e chiaro osservando lo statuto e la storia di un ente come ENCI, l’ente 
nazionale dei cinofili italiani, “organo ufficiale” della cinofilia delle razze in Italia. Questo ente 
nacque infatti inizialmente nel 1882, grazie a un gruppo di “appassionati” allevatori 
(prevalentemente di cani da caccia provenienti dall’Inghilterra) come una “Società per il 
miglioramento delle razze canine in Italia” e nel 1897 ratificò il proprio statuto, ancor oggi in 
vigore, i cui scopi fondativi sono: “Il controllo, la diffusione e il miglioramento delle razze”.

L’eugenetica è dunque, senza ombra di dubbio, non un’attività tra le altre, ma l’attività istituzionale 
e principale di questo ente, di carattere zootecnico ed economico, nato a fine Ottocento, che si 
occupa di selezionare razze canine attraverso l’attività allevatoriale, ovvero promuovendone il 
“miglioramento” attraverso la selezione degli accoppiamenti: parole molto simili a quelle utilizzate 
per parlare delle razze umane da Francis Galton, padre dell’eugenetica che per primo utilizzò e 
diffuse questa parola a partire dal 1883, anno successivo dunque alla nascita di ENCI. Autore fin dal 
1869 di libri come Hereditary Genius, Galton era infatti già da anni promotore di un 
“miglioramento” dei caratteri umani a partire dalle doti ereditarie. Egli supponeva infatti 



3

(erroneamente, come oggi sappiamo) che il ruolo sociale delle classi dominanti fosse dovuto non 
tanto all’ambiente di vita e alle opportunità da questo offerte, sicuramente diverse tra poveri o 
ricchi, ma lo attribuiva esclusivamente ad una loro superiorità genetica grazie alla quale, a suo 
modo di vedere, sarebbero arrivate a dominare sulle altre. E così Galton arrivò a dirittura a 
proporre di “registrare” queste famiglie, di farle sposare fra loro e fin anche a proporre di offrire 
incentivi affinché si riproducessero, convinto che in questo modo l’impoverimento genetico si 
sarebbe arrestato e che la “razza nazionale” non avrebbe potuto far altro che migliorare. Una sorta 
di pedigree umano, insomma, una forma di registrazione che sinistramente ricorda quelle che 
usiamo per gli animali di razza.

Idee esattamente identiche a quelle su cui ancora oggi si basa la moderna cinofilia delle razze; idee 
in base alle quali, inoltre, sono state create razze come ad esempio il pastore tedesco, una tra le 
prime ad essere riconosciute. Frutto dell’incrocio di diversi cani da pastore provenienti dalle 
diverse regioni della Germania, facendo accoppiare tra loro solo gli individui considerati più dotati 
nel loro lavoro, questa tipologia di cani fu infatti selezionata con l’idea di creare una razza 
“migliorata”, una “super-razza” che racchiudesse in sé tutte le doti migliori di questa specie.

Più che parole simili, dunque, sembrerebbe proprio che le teorie in base a cui sono selezionate le 
razze canine siano in realtà esattamente le stesse di quelle della prima eugenetica nata a fine 
Ottocento. Un’eugenetica basata sull’idea che accoppiare individui simili e tra loro imparentati 
avrebbe condotto ad un beneficio e ad un miglioramento. Una teoria che oggi sappiamo essere del 
tutto infondata ed anzi sappiamo anche che queste pratiche possono invece condurre ad un 
impoverimento genetico, causa poi di patologie ereditarie e di numerosi altri problemi di salute. 
Una questione questa di cui anche lo stesso Darwin era in parte consapevole. Era egli stesso infatti 
sposato con una propria cugina ed era questa un’abitudine particolarmente diffusa nell’Inghilterra 
vittoriana, dove i matrimoni combinati tra soggetti imparentati tra loro erano comuni tra le classi 
più agiate, anche per non disperdere le fortune familiari, mantenendole quindi concentrate tra un 
ristretto numero di famiglie. Darwin passò la sua intera vita a domandarsi se le numerose patologie 
cui non solo lui, ma anche alcuni dei suoi figli soffrivano, potessero avere anche un’origine 
ereditaria, non avendo tuttavia ai tempi modo di poterlo provare o verificare. Per questo, 
probabilmente, il suo sguardo su questi temi non appare sempre lucido: essendo infatti qualcosa 
che lo colpiva direttamente e personalmente (avendo perso anche due figli in giovanissima età, 
uno dei quali anche con gravi problemi di sviluppo cognitivo) il suo atteggiamento fu sempre 
ondivago, tra la paura di conferme di tare e difetti ereditari e la speranza in ricerche come quelle di 
Galton, che sembravano invece suggerire che fossero principalmente i caratteri positivi quelli che 
venivano trasmessi alle generazioni successive.

Una serie di questioni inoltre che sembrano identiche a quelle ancor oggi dibattute nel mondo 
degli allevatori e della cinofilia delle razze, dove miglioramento delle razze e patologie 
geneticamente trasmesse sono ancor oggi al centro di dibattiti e discussioni, dove siamo arrivati al 
punto estremo che, pur di far nascere individui di razza pura, siamo disposti ad ammettere che ciò 
andrebbe fatto soltanto dopo una serie di approfonditi test genetici, volti a scongiurare la 
possibilità di centinaia di malattie, trasmesse per via ereditaria ed emerse proprio con la selezione 



4

artificiale (malattie dunque che in molti casi erano in passato estremamente rare, o che addirittura 
neanche esistevano).

Eppure, affermare che ENCI si occupa di eugenetica, anche solo a proporlo quale spunto di 
riflessione, è in genere considerata una affermazione “inaccettabile”, ritenuta forse talmente grave 
e offensiva da non poter essere presa nemmeno in considerazione, tanto da essere addirittura 
censurata dagli organi di informazione, tacciando invece di “estremismo” chi ha soltanto osato 
utilizzare la parola “vietata”. (nota personale: ho già verificato in 3 diversi articoli che, pur 
accettandone i contenuti e procedendo alla pubblicazione su testate di carattere nazionale, la 
parte contenente la parola eugenetica è stata tagliata regolarmente sempre “tagliata”).

Ma come si è arrivati a questa situazione?

Come mai una semplice parola può arrivare a causare reazioni di chiusura così forti e, potremmo 
dire, perfino violente, tanto addirittura da squalificare dal rango di interlocutore, di solito con 
l’accusa di avere un atteggiamento “estremista”, chi soltanto osa pronunciarla?

Che cosa c’è nell’idea del “miglioramento delle razze” che fa sì che si accetti che esso venga 
ampiamente praticato, che addirittura ci sia un ente, l’ENCI, che nel proprio statuto dichiara 
apertamente di occuparsi di miglioramento delle razze quale attività istituzionale principale, ma 
che poi non possa essere chiamato col suo proprio nome?

Perché non si dichiara apertamente allora che l’eugenetica, ossia il “miglioramento delle razze 
attraverso la selezione dei riproduttori”, è cosa buona e giusta e ci si ostina invece a dire che, nel 
riferirsi all’attività portata avanti da enti come ENCI da quasi 150 anni, non si può parlare 
apertamente di eugenetica?

Sembrerebbe quasi vi sia una sorta di vergogna nell’usare questa parola, uno skandalon, una pietra 
di inciampo nel senso greco del termine, ossia oggetto di sdegno e di riprovazione, di turbamento 
morale e sociale. Perché in fondo, diciamolo chiaro, in questa “cultura delle razze”, in questo vero e 
proprio mito, come vedremo, noi tutti ci siamo nati e ancora oggi ci siamo profondamente 
immersi. Grazie anche a campagne martellanti, film e romanzi, cultura, pubblicità e tempo libero, 
concorsi, expo e mostre canine tutte le nostre società, e in special modo quelle occidentali, vivono 
ormai da almeno cent’anni immerse in un mondo dove, pensando al cane, immediatamente lo si 
associa alla razza, dove il conoscer le razze viene considerata come la prima forma di interesse 
verso questa specie e selezionare delle razze come un atto di “amore” verso il cane, dove ci viene 
quindi più naturale pensare che sia il meticcio frutto di un incrocio di razze, che non un cane di 
razza frutto dell’incrocio selettivo di molti cani meticci. Viviamo in un mondo, in altre parole, dove 
la parola stessa parola “cinofilia”, amore per i cani, viene definita in tutti i vocabolari come 
“interesse per l’allevamento e il miglioramento della loro razza” (così come nello statuto di ENCI) e 
dove anzi non abbiamo neanche una parola, negli stessi vocabolari, per indicare quei cani che non 
sono mai appartenuti ad una particolare razza, quasi come non fossero mai neanche esistiti. Tanto 
che anche la parola “cane”, ad esempio per Treccani, indica esclusivamente un “animale 
domestico” le cui caratteristiche sono “differenti a seconda delle varie razze”. I cani non di razza, 



5

poi, li chiamiamo in genere incroci, oppure meticci e bastardi, mutuando dei termini usati in 
passato per definire gli umani (tra l’altro termini chiaramente dispregiativi, nati per indicare 
differenze di nascita rispetto all’etnia/razza o alla classe sociale, termini che infatti sono stati 
“degradati” a descrivere soltanto questi animali e anzi oggi, differentemente che in epoche 
passate, consideriamo generalmente molto offensivo chiamare bastardo un figlio avuto fuori dal 
matrimonio, o incrocio e meticcio chi nasce da due persone di etnia diversa). Eppure sarebbero 
proprio i cani non di razza ciò che propriamente si dovrebbe definire cane, non certo il cane di 
razza, frutto di un processo di alterazione selettiva delle caratteristiche fisiche e comportamentali 
di questo antico animale.

Tendenzialmente il modo in cui si è sempre risolto la questione è stato quello di affermare, in 
modo semplicistico e banale, che non è stato il cane ma il progenitore lupo l’animale che in realtà 
avremmo addomesticato, passando così con un salto logico direttamente da un antico antenato di 
un’altra specie all’idea di cane moderno, già suddiviso in razze (o quanto meno in tipologie, già 
comunque suddivise e catalogate in base al presunto lavoro di selezione umana). Altre teorie come 
quella dello stesso Darwin o del suo erede tedesco Lorenz, probabilmente molto più affini alla 
realtà perché facevano riferimento per lo meno a qualche forma di cane selvatico come passaggio 
intermedio tra lupo e cane, un animale, magari, a sua volta già diviso in sottospecie diverse. Tali 
teorie furono però nel tempo scartate in quanto supponevano anche una ascendenza da altre 
specie, come lo sciacallo. Probabilmente per queste ragioni sono dunque state progressivamente 
abbandonate, in favore di una ascendenza diretta unicamente dal lupo. E tuttavia anziché supporre 
un insieme di cause diverse, tanto a livello ecologico che anche rispetto a caratteristiche proprie di 
questa particolare specie, si è sempre supposto che sia stato solo e soltanto l’essere umano la 
“causa ultima” (la causa finale, come avrebbe detto Platone) dell’esistenza di questa specie, 
motivando proprio con la domesticazione questa “trasmutazione” di un animale, il lupo, che alla 
fine del processo ne è diventato un altro, che abbiamo chiamato cane. Un processo dunque, quello 
della supposta domesticazione del lupo, che rappresenterebbe così un caso del tutto unico in tutta 
la storia dell’evoluzione del nostro pianeta. Il caso di una specie, la nostra, che ne ha presa un’altra 
e l’ha trasformata, creando così un animale del tutto nuovo, il cane, che prima non esisteva. Per 
comprendere come questo processo si è sviluppato è sufficiente osservare l’enorme influenza sulla 
cinofilia e in particolare sulla cinofilia delle razze, che hanno avuto gli studi di David Mech. Già noto 
per la sua “teoria del capobranco” (già da tempo da lui stesso ritrattata), Mech infatti non era uno 
studioso di cani, bensì uno dei maggiori esperti al mondo di lupi. Il fatto che ci si sia orientati su 
questa figura per cercare di comprendere i comportamenti più antichi del cane è l’immagine 
plastica di questo salto logico, che consiste nel saltare quello che molto probabilmente è stato un 
intero passaggio dell’evoluzione di questa specie. Si pensa in altre parole che se vogliamo capire 
come fosse il cane prima che l’essere umano cominciasse a selezionarlo non è al cane stesso che 
dobbiamo guardare, o a qualcuna delle sue molte varietà, ma direttamente al lupo, suo 
predecessore prima che arrivasse l’uomo a trasformarlo con la sua domesticazione. Si pensa così 
che il cane non sarebbe addirittura neanche esistito senza un intervento diretto dell’uomo 
attraverso la domesticazione e si suppone perciò che senza un continuo intervento di selezione il 
cane inesorabilmente si estinguerebbe o ritornerebbe all’antica forma di lupo. Questa teoria è oggi 



6

ampiamente superata – oltre che dalla realtà, che ha mostrato chiaramente, ad esempio in casi 
come quello dei dingo australiani o quello di Cernobyl, che i cani possono sopravvivere 
tranquillamente anche in assenza dell’essere umano, e perfino in una zona altamente radioattiva, 
senza per questo ritornare lupi o animali completamente selvatici, ma è superata – anche da studi 
come quelli dei coniugi Coppinger che fanno riferimento ad un processo di auto-domesticazione 
del cane, ossia di un avvicinamento spontaneo a noi, supponendo dunque una forma antica, 
definita “cane da villaggio”, precedente il moderno cane di razza selezionato, ma altresì ben 
distinta dal lupo sia fisicamente che a livello comportamentale.

E tuttavia è assolutamente ancora molto diffusa la teoria di una discendenza diretta attraverso la 
domesticazione e molti ancora anche i pregiudizi da questa veicolati. Una teoria alternativa non è 
ancora mai stata proposta in modo sistematico, né accettata in modo ufficiale dalla comunità 
scientifica e dunque, sebbene vi siano molti elementi di cambiamento, non si può dire che il 
passaggio sia compiuto, soprattutto a livello di opinione comune e cultura di massa. E pur se oggi 
abbiamo teorie alternative come quella dei Coppinger possiamo notare come tuttavia resti ancora 
solidamente diffusa l’idea di un ruolo centrale della nostra specie. Anche la teoria del cane di 
villaggio infatti vede la nascita del cane soltanto in funzione dell’avvicinamento agli umani e non 
possibilmente come data da un insieme più ampio di cause ecologiche e naturali, di cui l’essere 
umano rappresentava magari soltanto una piccola parte. Insomma il pregiudizio antropocentrico 
ancora oggi ci suggerisce un ruolo preponderante della nostra specie e dunque una diretta 
dipendenza da noi dei cani e della loro esistenza.

Soltanto da alcuni anni, non più di qualche decina come dicevamo, sono stati introdotti termini 
come appunto “village dog”, cane di villaggio, oppure cani aborigeni, o nativi, mutuando anche in 
questo caso dei termini coniati da discipline come l’antropologia e utilizzati per descrivere gli 
umani. Un po’ come se anche i cani, attraverso il processo di selezione delle razze, avessero subito 
anche un processo di “civilizzazione” analogo al nostro. E così come oggi nel pensare agli esseri 
umani tendiamo a rappresentarli e a identificarci soltanto col modello del cosiddetto “uomo 
civilizzato”, a ritenere questo il modello generale di essere umano cui fare riferimento, 
considerando in genere il modello nativo o aborigeno, quello che vive in un villaggio, come un 
modello primitivo e arretrato, passato e in via d’estinzione, così altrettanto sembriamo pensare dei 
cani, che oggi tutti tendono a considerare come discendenti di qualche cane di razza, dunque di 
razza anche loro, oppure nient’altro che qualche forma di incrocio meticcia e bastarda. Un terreno 
questo tuttavia che è molto scivoloso, un terreno dove selezione naturale e artificiale si mescolano 
e si confondono tra loro in un lontano passato, un passato non verificabile e dove a volte l’una 
prende il posto dell’altra, confondendo il naturale con l’artificiale, ingannando così la nostra 
percezione su cosa discende da cosa, ovvero su cosa c’era già prima e su cosa invece è stato 
“creato”, inventato dall’uomo. Pensiamo dunque che sia l’uomo e non l’evoluzione ad aver creato il 
cane, misteriosamente trasmutando qualche lupo raccattato da qualche parte, pensiamo poi di 
averlo direttamente creato di “razza” (o quanto meno di qualche particolare “tipologia”) e 
pensiamo che tutto discenda da questo. E cosi oggi, anche sui nostri vocabolari, non c’è più 



7

l’animale in quanto tale, ma c’è solo l’animale in quanto domestico, non il cane, ma il cane di razza. 
Tutto il resto è meticcio, bastardo, frutto di incroci.

Insomma esattamente quello che si pensava rispetto alle razze umane, solo che secondo le 
concezioni del tempo era stato dio stesso a creare le razze e non qualche misterioso e antico 
“allevatore”. Secondo altri, come ad esempio Ernst Hackel, tra i primi seguaci di Darwin in 
Germania, era stata l’evoluzione naturale stessa, dunque la Natura, a creare le razze, ma sempre le 
si riteneva come qualcosa di dato a priori, non come una creazione umana. Fu forse Lorenz il primo 
a parlare, sulla scorta delle idee di Darwin, della natura come di un “grande allevatore”, che 
seleziona soltanto i soggetti migliori. E tuttavia lo fece in un particolare periodo della sua vita in cui 
aveva anche aderito alle idee del nazional socialismo, facendo perfino la tessera del partito e 
dichiarandosi pienamente al suo servizio, utilizzando poi queste sue tesi per giustificare con arditi 
paragoni naturali le pratiche eugenetiche del Reich, rappresentando cosi il fuhrer come il grande 
allevatore e selezionatore della razza, che come quel grande allevatore che non è altro che la 
Natura stessa, deve anche lui operare una spietata selezione tra i suoi concittadini, per preservare 
la purezza della razza dalle degenerazioni della civiltà moderna.

Questo il mito, questo il pregiudizio. E scopo di questo lavoro sarà proprio smascherare questo 
mito e mostrare che esso non racchiude nient’altro che un grande pregiudizio: il pregiudizio 
eugenetico della “razza pura”.

È forse questa la difficoltà principale che dovremo affrontare. Perché ammettere di essere vissuti 
all’interno di un mito, una verità percepita completamente discordante dalla realtà, che dunque è 
percepita dissonante; perché ammettere di aver in completa buona fede elogiato, sostenuto e 
promosso non solo dei veri e propri pregiudizi, delle manipolazioni della verità o per lo meno dei 
gravi fraintendimenti, ma di aver anche abbracciato le idee aberranti da essi derivate, è forse più 
difficile che non ammettere di aver consapevolmente sostenuto il falso, specie per chi di queste 
idee si è fatto per anni portatore e garante, per chi le ha sostenute e difese per decenni di fronte a 
qualunque critica. In altre parole è molto più semplice ammettere di aver detto una bugia, 
piuttosto che di aver dato credito ad una sciocchezza e di esserne anche stati convinti, perché in un 
caso si passa semplicemente per bugiardi, nell’altro si passa invece per stupidi e idioti, o per lo 
meno per molto ingenui.

È questo il grave dilemma che l’eugenetica ci lascia in eredità. Bugie deliberate, o soltanto una 
disarmante credulità? Perché il razzismo e il suprematismo parvero per un momento come delle 
ipotesi sensate e molti le sostennero anche in totale buona fede.

È questo il lascito e il non detto che ereditiamo dalla parola eugenetica. Il lato oscuro del 
progresso. Un progresso che si è fondato sulla giustificazione di sfruttamento e sottomissione, sul 
privilegio di chi, dall’alto della sua posizione di dominio ed anzi proprio in base a questa, ha 
ritenuto giustificata anche una posizione di superiorità in ambito sociale e politico. Una superiorità 
che in fondo anche oggi siamo portati spesso a giustificare, perché ancora beneficiamo in parte 
degli esorbitanti privilegi e vantaggi che ereditiamo dalle epoche passate.



8

Una superiorità che diamo infine del tutto per scontata e sulla quale neanche ci poniamo problemi 
quando ci rivolgiamo a specie diverse dalla nostra, come ad esempio il cane. Ed infatti, pur se non 
vogliamo utilizzare la parola eugenetica per descrivere le nostre pratiche di selezione zootecnica di 
questa specie, continuiamo tuttavia ampiamente a giustificare l’utilizzo di queste stesse pratiche, 
considerando “la selezione, il miglioramento e la diffusione delle razze” come cose del tutto 
normali, anzi addirittura necessarie per il bene della specie.

Evoluto, migliore, superiore. È una consequenzialità apparentemente logica e strettamente insita 
nella parola eugenetica (e nei nostri processi mentali). Un rapporto intimo e pericoloso, da cui è 
facile scivolare nel giustificazionismo: nel dare per certo e stabilito che l’oppressione dell’altro sia 
giusta e opportuna, che sia necessaria, che addirittura serva più all’altro che non a noi stessi; che 
quando opprimiamo, costringiamo e sottomettiamo, lo facciamo in realtà perché questo è giusto e 
necessario, per il bene stesso di chi si trova e deve restare al suo posto di sottomesso. Perché, così 
si dice, se non fossimo noi a controllarlo e gestirlo diventerebbe un problema, per se stesso e per 
gli alti.

“Il fardello dell’allevatore”, potremmo forse dire parafrasando una più celebre definizione: “Il 
fardello dell’uomo bianco”. È forse questa la miglior definizione dell’infamia e della vergogna 
eugenetica. “Shame and scandal”, detto all’inglese, come forse sarebbe più giusto dire. E 
l’immagine che forse meglio rappresenta tutto ciò è proprio quella che è diventata un simbolo 
della nostra attuale civiltà. Una icona che abbiamo visto tutti rappresentata in ogni sua possibile 
variante, sempre diversa eppure sempre uguale a se stessa, fin da quando venne introdotta per la 
prima volta da uno dei più grandi sponsor di Darwin, che dedicò buona parte della sua vita, 
carriera e opera letteraria proprio alla divulgazione della teoria dell’evoluzione. Si tratta di Thomas 
Huxley, nonno del celebre Aldous, a sua volta autore del celebre romanzo distopico The Brave New 
World, che parla di una umanità eugeneticamente selezionata in cui dolore e sofferenze vengono 
aboliti, in una felicità irreale e chimicamente mediata. È infatti da far risalire ad Huxley nonno la 
prima versione della celeberrima immagine che rappresenta l’evoluzione dell’uomo come una serie 
di ominidi in fila che, a partire da una scimmia si trasformano gradualmente in un essere umano. 
L’immagine originale, apparsa come copertina del suo libro Man’s Place in Nature del 1863, 
rappresentava in realtà una serie di scheletri posti uno accanto all’altro, poiché era su questi che si 
basavano gli studi del tempo, essendo ancora la biologia agli inizi e la genetica qualcosa che veniva 
supposto solo come teoria, ma sarà a partire da questa immagine che poi prenderà il via tutta la 
successiva iconografia, che passò per Mark Twain e arrivò fino a Zallinger, che nel 1965 gli diede la 
sua forma attuale, che oggi vediamo rappresentata in mille modi diversi. E tuttavia è proprio 
questa immagine che forse rappresenta meglio anche i grandi pregiudizi su cui abbiamo fondato 
molte delle nostre teorie e spiegazioni della realtà. Pregiudizi ancora oggi ampiamente diffusi e, 
cosa ancor più pericolosa, assai poco riconosciuti. Ed anzi in molti casi ancora oggi pienamente 
condivisi e giustificati da ampie fasce di persone. Si tratta in particolar modo del pregiudizio 
antropocentrico, rappresentato dal fatto che l’uomo in questa immagine sembra posto come il 
gradino conclusivo e la coronazione del processo evolutivo. L’uomo di questa immagine, in altre 
parole, come fa notare anche Henry Gee nel suo libro La Specie Imprevista è visto come la 



9

coronazione ultima dell’intero processo evolutivo. Pare quindi che l’intera natura debba essere 
subordinata all’uomo ed anzi questo ne sarebbe addirittura lo scopo ultimo, la conclusione finale 
del processo, confermando dunque quel mito giudaico cristiano dell’uomo al centro dell’universo, 
creatura prediletta dalla divinità e superiore agli altri animali, proprietario e padrone di tutto il 
creato. Ma un altro aspetto che forse val la pena di considerare è quello dei pregiudizi maschilista e 
razzista, che hanno in tanti casi inquinato le nostre spiegazioni della realtà e che hanno portato 
quasi sempre poi a rappresentare questa immaginaria coronazione del processo anche 
rappresentandola nella forma di maschio bianco, all’apice di questa presunta piramide e segno 
riconoscibile del processo di miglioramento insito nell’evoluzione. Anche questa immagine, 
dunque, ci riporta a quel processo di ipotetico miglioramento, a quel pregiudizio, possiamo dire, 
per giustificare il quale la parola eugenetica nacque e venne introdotta.

Eugenetica dunque fu una parola che per un periodo di tempo fu molto in voga e, a guardarci 
meglio, essa impregna in modo profondo tutta la nostra cultura occidentale. Una parola che ha 
radici antiche e profonde, che mischia vecchi miti e pregiudizi religiosi con dati e scoperte 
scientifiche, sullo sfondo di un periodo storico – quello che va dall’Età Vittoriana fino al secondo 
Conflitto Mondiale – profondamente intriso del mito del progresso: il progresso dell’Impero in 
grado di conquistare il pianeta e di sottometterlo alla propria Chiesa e alla propria Corona, il 
progresso della rivoluzione industriale, che forniva mezzi ed armi atti a questo scopo. Un mito che, 
grazie anche ai miglioramenti scientifici e tecnologici, alle ricchezze accumulate con le conquiste 
coloniali permeava tutte le società europee e anglosassoni e, in particolar modo, le loro classi 
dominanti. E grazie al quale infine si giustificò anche una immensa opera di saccheggio e 
distruzione ai danni di popoli, culture e di interi continenti, con la scusa di civilizzarli e convertirli 
alla causa dei “migliori”. Un saccheggio che si è tentato, col Rech nazista, di portare fino a tutta la 
Russia sovietica, provando a metterla al pari di qualunque altro possedimento coloniale. Un 
saccheggio a cui questa potenza si oppose con quella che definì la Grande Guerra Patriottica che 
definitivamente pose fine (o almeno così è sembrato) non solo alle ambizioni territoriali della 
Germania nazista, ma anche al sogno di quella che si reputava una razza eletta, destinata a 
dominare sulle altre e sull’intero pianeta, portando ovunque sviluppo e progresso frutto della 
propria superiorità.

Ed è proprio la parola “progresso” quella che forse può aiutare a spiegare tante cose, perché essa 
caratterizzò (e in buona parte caratterizza ancora) una intera epoca storica, un’epoca che in ogni 
suo ambito fu trasformata alla base da quella che abbiamo definito rivoluzione scientifica, una 
rivoluzione in cui siamo tutt’oggi immersi e che ha completamente trasformato non soltanto il 
nostro modo di vita, ma anche la nostra cultura e l’idea che abbiamo di noi stessi, mostrandoci 
come esseri non più fermi in un mondo immobile ed immutabile, ma in continuo cambiamento e 
destinati a mete sconosciute, mete che tuttavia possiamo provare a progettare ed inventare, 
sempre in base a ciò che al momento ci appare, appunto, un progresso.

Ed è proprio da questo termine, progresso, applicato alle nascenti scienze biologiche ed 
evoluzionistiche, che nacque la moderna eugenetica, ossia la “scienza del miglioramento della 
razza” come base del progresso, fisico e morale, dell’intera società.



10

Forse un episodio storico può plasticamente rappresentare in un’immagine tutta la complessità del 
quadro culturale nel quale l’eugenetica nacque e si sviluppò poi successivamente.

Nel 1882 infatti, stesso anno in cui nasceva ENCI – o meglio quello che inizialmente fu chiamato 
Kennel Club Italiano, a ben rappresentare l’influenza della cultura anglosassone cui si ispiravano i 
suoi fondatori – un altro evento, ben più importante era accaduto. Un evento di risonanza globale 
di cui ogni giornale e rotocalco dell’epoca ha ampiamente parlato. Ci riferiamo alla morte di sir 
Charles Darwin e l’episodio su cui vorremmo brevemente soffermarci è la sua sepoltura presso 
l’abazia di Westminster, simbolo della storia, della religione e della cultura britanniche.

Ciò che è interessante, di questo episodio, è il come si è arrivati a prendere questa decisione. Il 
corpo di Darwin, infatti, pareva destinato a riposare nelle campagne dello Shropshire, accanto al 
fratello Erasmus e in quei luoghi dove lo scienziato si era ormai da molti anni letteralmente 
rifugiato, lontano dalla vita pubblica, piegato dai suoi dolori (all’epoca di natura sconosciuta e 
curati con acqua gelata, dieta stretta, un po’ di oppio e qualche bicchiere di brandy o di gin) e 
immerso nei suoi studi, che andavano dai più semplici microorganismi, i famosi cirripedi, fino agli 
animali domestici in possesso di commercianti e allevatori, preferendo spesso dialogare con questi 
ultimi piuttosto che con i “dotti scienziati”, in molti casi appartenenti ad una élite aristocratica e 
religiosa, più interessati a confermare le proprie posizioni di rendita, “culturale” oltre che 
finanziaria, che non ad indagare onestamente la realtà. Eppure era proprio a questa classe sociale 
che Darwin apparteneva, ovvero quella dei ricchi possidenti che traevano i propri guadagni da 
rendite terriere e finanziarie, che grazie anche ai loro ingenti patrimoni di famiglia potevano 
permettersi una vita “filantropica”, dedicata agli studi e alle ricerche, finanziando a proprie spese il 
proprio lavoro e quello dei ricercatori sul campo, pagando viaggi, raccolte di reperti e materiali, 
costruendo musei, spesso coi soldi pubblici e riempiendoli poi delle proprie collezioni personali. 
Un’attività riservata ad una ristretta élite, dunque, spesso fatta da membri della classe ecclesiastica 
le cui figure dominanti erano “curati di campagna”, ovvero ricchi possidenti gestori dei beni della 
chiesa anglicana e incaricati di gestirne i ricchissimi possedimenti terrieri. Una classe che aveva le 
sue sedi d’onore nelle prestigiose università di Cambridge e Oxford e che rappresentava a tutti gli 
effetti il “potere stabilito”, saldamente in mano ad una classe aristocratica, che con lo strumento 
religioso giustificava la propria condizione di privilegio. Un ordine stabilito da dio, rivelato nelle 
sacre scritture e manifesto, oltreché nel potere temporale della chiesa anche nell’armonia del 
creato, segno concreto e visibile, simbolo dell’infinita potenza di dio, del suo continuo agire nel 
mondo attraverso i miracoli. La creazione della terra era un miracolo, lo erano tutte le specie 
vegetali e animali, create ad una ad una da dio personalmente a partire dalle “idee nella propria 
mente” (così come volevano le teorie platoniche allora ampiamente ancora accettate); miracoli 
erano anche i singoli soggetti, perché era un miracolo la vita ed era dio stesso, così si pensava, a 
compiere un miracolo ogni volta che un essere vivente prendeva vita. Insomma la volontà di dio 
era considerata il motore dell’universo, la cui continua esistenza non era altro che il segno del suo 
eterno agire, del suo continuo operare miracoli. E compito della scienza, dunque, non era 
considerato quello di conoscere e indagare le leggi indipendenti dell’universo, da cui poi ha avuto 
origine anche la vita, ma all’opposto quello di dimostrare che tutto questo non sarebbe 



11

assolutamente mai possibile senza il continuo intervento divino. Persino i fossili, cui la scienza del 
periodo cominciava ad interessarsi, erano in genere considerati segni della potenza divina. Ed 
infatti la scoperta di tutte queste specie, che a tutti gli effetti parevano estinte, sembrava per molti 
la perfetta dimostrazione di quanto riportato nelle sacre scritture. Cosa infatti poteva mai aver 
causato delle grandi estinzioni di massa se non proprio quel diluvio, quel cataclisma universale di 
cui si parla nella bibbia? Ed è forse questo uno degli aspetti meno conosciuti della incredibile vita di 
Darwin, ovvero il suo fondamentale contributo anche alla geologia, lo studio della storia del nostro 
pianeta, un’altra scienza che in quel periodo cominciava a prender forma. Fu infatti proprio grazie 
alle osservazioni di Darwin che, anche in questo campo, si superarono molti pregiudizi di carattere 
principalmente religioso. Vi era infatti l’idea che la storia del nostro pianeta fosse relativamente 
breve, qualche migliaio o al più qualche decina di migliaia di anni. Secondo il racconto biblico 
questa infatti era l’età stimata della terra, che si supponeva fosse stata creata da dio, così come 
descritto nella genesi, in un momento ben preciso. Si supponeva inoltre che fosse stato un grande 
cataclisma, quel diluvio universale raccontato nel testo sacro, che avesse causato l’estinzione di 
tutti gli animali che venivano trovati in forma fossile, in parte simili ma diversi da quelli attuali. Fu 
proprio grazie alle osservazioni geologiche e ai ritrovamenti di Darwin, durante la sua spedizione 
attorno al mondo, che vennero raccolti dati a sufficienza per dimostrare un lento e progressivo 
cambiamento, fatto sì di cataclismi come eruzioni vulcaniche o terremoti, ma che provocano 
cambiamenti graduali, non completi sconvolgimenti. Fu Darwin tra i primi a supporre che così 
come le montagne sono create da un progressivo innalzamento della crosta terrestre, così le isole 
coralline sono invece il frutto di un graduale abbassamento in altre zone, una teoria poi 
confermata e alla base della attuale teoria della tettonica a placche. Ma queste sue osservazioni 
furono rivoluzionarie anche per un altro aspetto, che sarà poi quello che successivamente 
contribuirà a mettere in ombra questo suo altro importante contributo. Supporre infatti che il 
processo evolutivo fosse stato lento e graduale e non rapido e improvviso consentiva di dare 
credibilità anche alla teoria dell’evoluzione, basata proprio sull’idea di un lentissimo, graduale 
processo di cambiamento delle specie, un cambiamento che proprio a causa di questa sua lentezza 
appare assolutamente impercettibile, dando l’idea di una loro immobilità e immutabilità eterne. 
Quella infatti della brevità della storia della terra era una delle obiezioni maggiori ad una teoria 
dell’evoluzione. Considerando infatti che nei testi biblici non erano stati descritti non si supponeva 
possibile che le specie animali potessero aver subito cambiamenti o trasformazioni fin da quando 
erano state create con la genesi, né tali cambiamenti erano mai stati osservati in passato, neanche 
nelle epoche più antiche. Venivano dunque reputati impossibili anche perché non direttamente 
osservabili.

Questa la scienza fino al XVIII Secolo. Un continuo riferirsi a dio e alle scritture per dimostrare la 
loro verità. Ogni cosa era rapportata a dio e alla sua potenza e più si studiava la natura fin nei suoi 
più piccoli dettagli, o almeno così pareva di vedere, più si aveva la dimostrazione dell’infinita 
potenza divina, dei continui ed infiniti miracoli per consegnarci un mondo perfetto e ordinato, 
perfetto anche in ogni suo più piccolo dettaglio, come il disegno sulla piuma di un pavone, 
manifestazione anche questa della sua infinita potenza e perfezione, dimostrazione dunque 



12

soltanto del suo amore per l’uomo, ossia per quell’essere per cui tutto ciò, si pensava, fosse stato 
creato.

E tuttavia Darwin, dal lato di suo nonno Erasmus, portava con sé anche influenze diverse. Erasmus 
Darwin era infatti un “medico” e apparteneva ad una classe che non aveva ascendenze nobiliari, 
ma che si era da poco arricchita sulla scorta del recente credito che cominciavano a ricevere 
diverse teorie scientifiche di stampo razionalistico. Era stato infatti, quello tra la fine del Settecento 
e l’inizio dell’Ottocento, un periodo di grandi sconvolgimenti, letteralmente di rivoluzione, tanto 
dal punto di vista sociale con la decapitazione in Francia dell’intera classe nobiliare e con i fatti che 
condussero fino alla Comune di Parigi, quanto da quello scientifico grazie soprattutto all’opera di 
scienziati come Lamarck, padre con i suoi studi sui vermi della moderna biologia. Ma padre anche 
di un concetto nuovo che ben si sposava con quegli stessi valori sociali di cambiamento.

Trasmutazione. Questo il termine scelto da Lamarck per definire la sua idea. Perché Lamarck fu 
infatti anche il primo a sostenere che le specie animali non sono qualcosa di fisso e immutabile, 
creato da dio e dunque per sempre definito “nell’idea della sua mente”. Le specie cambiano, o 
meglio trasmutano e, cosa ancora più importante, lo fanno attraverso una “forza interiore” e non 
certo attraverso qualche miracolo. Le specie, in altre parole, tendono al cambiamento e non è 
necessario postulare alcun intervento divino per spiegare questo cambiamento. Non sono dunque 
le sacre scritture i testi da studiare per comprendere il mondo della vita, ma è il grande libro della 
natura ed è la biologia, lo studio delle parti più piccole della vita, il corretto strumento da 
impiegare. Un pensiero a quel tempo eretico agli occhi di tanti.

Ed infatti queste teorie spopolavano in Francia. Quali tesi infatti potevano meglio sposarsi con un 
clima di grande cambiamento sociale, un clima in cui un intero Paese stava letteralmente 
trasmutando, si stava trasformando da monarchia a repubblica; dove una nuova classe sociale, 
quella borghese, era impegnata a scalzare la vecchia aristocrazia religiosa da ogni ambito della 
sfera pubblica. Questa nuova classe dominante necessitava dunque anche di trovare spiegazioni e 
ragioni, per giustificare la propria ascesa sociale e l’occupazione dei posti di potere, per giustificare 
il cambiamento e il fatto che ciò fosse normale e naturale. Che la rivoluzione in altri termini, non 
fosse un disastro, ma un progresso, una normale evoluzione verso ciò che è migliore. Erano 
insomma le basi da cui poi sarebbero sorti il socialismo e il marxismo, ovvero le grandi teorie del 
cambiamento, del miglioramento e del progresso sociale.

Si comprende bene dunque perché è dalla Francia che arrivarono i primi spunti per una vera teoria 
dell’evoluzione. E si capisce altrettanto bene perché in Inghilterra, monarchica e vittoriana, si 
ebbero delle vere e proprie svolte repressive verso i seguaci di queste teorie, considerati atei e 
miscredenti, portatori di caos sociale e nemici dell’ordine costituito. Stesso destino toccò in parte 
anche ad Erasmus Darwin che, sul finir della sua vita, era divenuto un personaggio scomodo, 
soprattutto a causa di un suo vecchio scritto dal titolo Zoonomia, in cui dava credito a queste idee, 
che dunque, se anche restavano oggetto di colloqui privati e familiari, assolutamente mai 
dovevano essere nominate in pubblico, con la scelta di Robert, figlio di Erasmus e padre di Charles, 
di aderire almeno formalmente ai valori religiosi dominanti, tanto che Charles stesso per tutta la 



13

vita aveva valutato come possibile alternativa quella di prendere i voti e diventare un funzionario 
ecclesiastico.

È in questo quadro storico che nacque e visse Darwin e dall’insieme di queste diverse 
contraddizioni si sviluppò e fu condizionato l’intero suo pensiero. Ed è dal quadro storico, sociale e 
culturale che Darwin lascerà in eredità alla sua morte che la parola eugenetica nascerà e prenderà 
corpo, soprattutto con la sua decisione di attendere oltre 20 anni prima di pubblicare la sua teoria 
dell’evoluzione, che ha deciso di mantenere segreta e discutere prima solo all’interno di una 
ristrettissima cerchia di persone fidate. L’interesse principale di Darwin, infatti, era che le sue teorie 
non venissero usate per giustificare idee ateistiche, rivoluzionarie o sovversive, che mettessero in 
discussione la classe sociale cui lui stesso apparteneva, ai cui valori aderiva pienamente e dei cui 
enormi privilegi economici altrettanto pienamente godeva. Ed è dunque da questo quadro 
contraddittorio e condizionato da pesanti elementi personali e sociali che è necessario partire per 
provare a comprendere come sia potuta nascere e svilupparsi, proprio a partire da un cugino di 
Darwin, quella teoria che pretendeva dirsi scientifica, che venne denominata eugenetica.

La parola eugenetica che era rimasta, come dicevamo, nell’ombra per oltre due millenni, ma che 
ora poteva finalmente riemergere e riapparire. Ciò lo dobbiamo quindi a cause altrettanto 
profonde e altrettanto radicate, che non solo riguardavano aspetti culturali, ma avevano anche 
importanti risvolti politici e di legittimazione del potere, garantendo una stabilità delle Istituzioni, il 
rispetto delle gerarchie stabilite e quello della pace sociale.

Si fondava infatti l’Inghilterra di quell’epoca sul potere di una casta aristocratica di ricchi proprietari 
terrieri, che proprio sul potere religioso incarnato dallo stesso re basava la propria legittimazione, 
attribuendo alla volontà divina anche la divisione sociale in classi e, dunque, le enormi disparità 
sociali ed economiche tra i ricchi possidenti e le masse di poveri, affamate, oppresse e sfruttate, 
senza spesso godere di nessun diritto sociale.

E tuttavia ci si trovava anche in un periodo storico di grande cambiamento, dove le nuove classi 
commerciali ed imprenditoriali, arricchitesi attraverso i viaggi di conquista nei nuovi continenti 
appena scoperti, oppure attraverso la nascente industria di stampo “borghese” e fordista, 
cominciavano a fare enormi pressioni per un cambiamento. Era questa l’altra parte della famiglia di 
Darwin, legati da matrimoni incrociati e legami di sangue con la famiglia Wedgewood, ricchi 
imprenditori della nascente industria, di religione protestante, che vedevano nel fordismo e 
nell’organizzazione delle fabbriche la spinta maggiore verso il progresso e la prosperità, ma che 
vedevano anche nelle leggi malthusiane sul controllo della popolazione delle leggi naturali, che 
legittimavano disparità e povertà guardando a carestie e mortalità come qualcosa di giusto e di 
normale. Un progresso e una prosperità che dunque non potevano essere equamente distribuiti, 
perché frutto di una feroce lotta sociale dove le ricchezze disponibili non erano sufficienti per tutti 
e di cui dunque solo i più forti e i migliori potevano alla fine beneficiare, continuando dunque a 
giustificare oppressione, sfruttamento e povertà. Un atteggiamento manifesto nella feroce 
opposizione anche alle cosiddette poor-law, le prime a sostegno delle fasce di popolazione più 
povere, sostenendo che questo avrebbe solo condotto ad una loro riproduzione incontrollata e 



14

dunque ad un peggioramento del problema, favorendo invece ampie migrazioni nei nuovi 
continenti, implementando così il processo di conquista coloniale e di arricchimento dell’Impero.

E talvolta erano proprio queste le origini di tali nuove élite borghesi che ora, forti anche di grandi 
capitali e fortune recentemente accumulate, non soltanto rappresentavano una classe di nuovi 
ricchi, arrivati al successo non grazie a rendite di possedimenti terrieri, ma attraverso la nascente 
industria, la finanza, i viaggi commerciali e di conquista, ma esse cominciavano a rappresentare 
anche una nuova élite scientifica e finanziaria, una élite che aveva fatto di Londra la sua sede e che 
rivendicava ora il proprio posto nelle grandi università e nelle riviste di divulgazione scientifica. 
Delle rivendicazioni che trovavano il loro sostegno, grazie anche a figure come lo stesso Darwin.

Ed è proprio in questo quadro che avvenne la sepoltura di Darwin presso l’abbazia di Westminster. 
Ciò che è interessante notare è non soltanto come essa rappresenti la definitiva consacrazione del 
personaggio Darwin, della sua influenza su una intera generazione, sull’intera cultura anglosassone 
e planetaria, tanto da porlo accanto ad altri personaggi quali sir Isaac Newton, scopritore delle 
leggi fondamentali dell’universo, simbolo e vanto della corona inglese e del suo potere sul mondo, 
ma è anche il riconoscimento intrinseco del suo immenso lavoro affinché le sue idee servissero da 
legittimazione di questo potere, tenendole al riparo dalle spinte rivoluzionarie, che le avrebbero 
potute utilizzare a favore di un cambiamento e di un diverso ordine sociale.

Ma la cosa forse più interessante, ai fini del nostro discorso, è che a proporre e caldeggiare il 
collocamento della salma di Darwin presso la cattedrale londinese fu un personaggio molto 
particolare, cugino per parte di nonno Erasmus dello stesso Darwin, il cui nome è, per caso ma 
neanche poi tanto, proprio Francis Galton. Un personaggio stimato, oltre che un cugino, ammirato 
dal nostro soprattutto per i suoi studi in ambito sociale e sull’ereditarietà di predisposizioni e 
talenti, che nel suo Hereditary Genius, pubblicato nel 1869, aveva supposto, proprio osservando 
l’aristocrazia inglese, che i grandi talenti fossero tutti figli di una ristretta cerchia di persone, tutte 
guarda caso imparentate tra loro.

Sarà proprio lo stesso Galton un anno dopo la morte del cugino, nel 1883, a introdurre (o a 
reintrodurre) per la prima volta la parola eugenetica, ovvero miglioramento della razza. Questo è il 
quadro storico per come si presentava al giorno in cui Darwin morì – l’anno in cui in Italia veniva 
fondato ENCI, o meglio quello che inizialmente fu denominato Kennel Club Italiano, secondo ente 
di questo genere al mondo, nato sul modello del primo in assoluto che fu invece il Kennel Club 
Inglese.

E tuttavia questo quadro non è del tutto comprensibile se non si capisce bene quale è stato il ruolo 
di Darwin stesso, nei precedenti circa quarant’anni, prima nel nascondere la propria teoria e le 
proprie idee, facendo sì che esse venissero diffuse soltanto quando il quadro politico 
internazionale risultava più stabile e le ondate rivoluzionarie provenienti dalla Francia erano state 
già represse e sedate; poi, in un secondo memento, nell’impegnarsi che queste idee venissero 
diffuse soltanto da quelle che lui reputava persone di fiducia, che lui stesso aveva formato e 
contribuito nel tempo a far arrivare a posti importanti, tanto nelle istituzioni scientifiche che in 
riviste e organi di informazione. Insomma una rivoluzione volta a scalzare una vecchia élite non più 



15

in grado di adeguarsi ai progressi scientifici, ma senza che questo potesse essere preso a pretesto 
per richiedere anche importanti cambiamenti sociali, o una maggiore redistribuzione delle 
ricchezze a favore dei ceti più poveri. Quando dunque arrivò nel 1859 a pubblicare il suo libro 
sull’origine delle specie Darwin non solo aveva già da molti anni elaborato le sue idee, ma si era 
assicurato attorno anche un “cordone sanitario” di personaggi noti, affermati e stimati, che da un 
lato lo difendevano dalle critiche provenienti dagli ambienti ecclesiastici, ma che dall’altro non 
erano personaggi dalle idee troppo rivoluzionarie, che assieme con la religione mettevano in 
discussione anche tutte le istituzioni sociali. Dei personaggi, insomma, che erano più impegnati in 
una personale ascesa sociale che non a cambiare realmente la società, con lo scopo di arrivare ad 
occupare cattedre e incarichi importanti, di avere possibilità di vivere di ricerca, pur non 
appartenendo alla classe aristocratica e non disponendo dunque di ingenti patrimoni personali. 

I primi personaggi che, già nella prima metà dell’Ottocento, avevano aderito alle prime teorie 
evoluzionistiche erano stati infatti prevalentemente atei o socialisti, influenzati dal pensiero di 
Lamarck e dalle idee della Rivoluzione francese, personaggi che Darwin stesso contribuì 
marginalizzare, nonostante tra essi vi fosse anche uno dei suoi primi insegnanti. Più che una 
rivoluzione, dunque, fu un “colpo di palazzo”, come ebbe lui stesso a dire, una rivoluzione tutta 
interna ad una classe sociale ristretta, di chiara appartenenza anche politica, o quanto meno che 
non metteva in discussione l’ordine stabilito. Una classe che aveva trovato non nel socialismo, ma 
nelle idee di Malthus e di Spencer la conferma delle nuove teorie evoluzionistiche. Una evoluzione 
dunque che, in questa particolare ottica, si manifesta anche all’interno della società, in una lotta 
continua per il possesso delle risorse, con una ripartizione ineguale che dunque veniva così 
giustificata ed anzi ritenuta inevitabile. Darwin dunque non riteneva che il progresso avvenisse nel 
senso di una più equa ripartizione delle risorse, ma esso era visto più come una lotta per la 
sopravvivenza e per la propria riproduzione, dove i più forti vincono e dunque progrediscono, 
mentre gli altri sono destinati a soccombere; una lotta perfettamente incarnata da quella 
dell’Impero britannico, quell’impero cristiano che era impegnato a conquistare e civilizzare l’intero 
pianeta. Egli riconosceva dunque anche il diritto dei popoli più forti di sottomettere e finanche 
sterminare quelli più deboli, pensando che fosse del tutto normale, in un’ottica di progresso, che 
quelle civiltà che si stavano dimostrando più forti si ponessero in diretta competizione con le altre, 
una competizione dunque anche questa considerata come del tutto naturale. E se all’apice allora 
dello sviluppo culturale era considerato l’impero britannico con la sua religione cristiana, era giusto 
allora che questa venisse imposta anche a tutto il resto del pianeta, al fine di civilizzarlo e di 
portarlo ad un livello superiore.

Significativo, ad esempio, anche il fatto che, nonostante fin da giovane Darwin avesse messo 
totalmente in dubbio tutte le teorie religiose di spiegazione del mondo della vita, mettendo così in 
discussione anche la verità delle sacre scritture, abbia tuttavia sempre rifiutato di definirsi ateo, 
preferendo invece dirsi agnostico.

Interessante notare che la parola “agnostico” è un neologismo che fu introdotto proprio in quel 
periodo e proprio da Thomas Huxley. Il prendere a prestito termini coniati o impiegati da persone a 
sé vicine, inoltre, non è nuovo per Darwin ed anzi ciò riguarda anche quella che è indiscutibilmente 



16

la parola più importante nella sua teoria, almeno per come poi essa è stata trasmessa, divulgata e 
per come ancora oggi essa viene compresa e spiegata. La stessa parola “evoluzione”, infatti, non 
era inizialmente stata impiegata da Darwin nel proprio lavoro, preferendole invece termini come 
“selezione” (naturale o artificiale), o “discendenza con modificazioni”. Essa fu impiegata, e senza 
alcun particolare entusiasmo, solo un’unica volta ne L’Origine delle Specie, mentre il suo uso 
successivo deriva proprio dal filosofo Spencer, al quale si deve anche l’espressione sopravvivenza 
dei “più adatti”, al posto dei “più forti”, o dei “migliori”, in una concezione filosofica ed etica in cui 
le idee evoluzioniste venivano chiamate a regolare anche i rapporti fra le diverse classi sociali 
all’interno della società. 

E tuttavia questo ci fa capire ancora meglio quali fossero le idee di questo scienziato, fermamente 
convinto che convertire altri popoli alla religione cristiana e all’obbedienza alla corona inglese fosse 
un modo per portare il progresso a queste civiltà. Un progresso che avrebbero dovuto 
inevitabilmente accettare se non avessero voluto essere spazzate via dalla storia, estinte come una 
qualsiasi specie animale. E che questo avrebbe potuto portare anche a veri e propri genocidi di 
popoli nativi era una cosa che veniva percepita come del tutto naturale, pur nella sua crudeltà. E di 
questo Darwin era perfettamente consapevole ed anzi aveva visto di persona in Australia come i 
pochi superstiti di popolazioni aborigene erano dilaniati da malattie e alcol, finendo così per 
distruggersi da soli dopo aver perso tutte le loro terre, oltre che la propria cultura e le proprie 
tradizioni, in favore dei nuovi colonizzatori. E tuttavia aveva visto anche come altre popolazioni, ad 
esempio nelle Filippine, sembravano invece aver enormemente beneficiato, ad opera dei 
missionari cristiani, dell’introduzione di agricoltura o nuove tecniche di lavoro. Aveva inoltre 
accompagnato, durante il suo viaggio, anche tre nativi delle Isole del Fuoco, che erano stati 
catturati alcuni anni prima e condotti in Inghilterra, dove erano stati “civilizzati” e istruiti, nella 
speranza poi che introducessero la civiltà anche tra i loro compagni. E questi furono effettivamente 
rieducati e reimmessi, ma il risultato non fu quello sperato e, anziché civilizzare gli altri, finirono 
invece marginalizzati da questi, finché alla fine ritornarono alle vecchie abitudini. Ciò fece 
propendere Darwin per la non efficacia di questi esperimenti, prediligendo ad essi modelli più 
coercitivi, basati anche sull’uso della forza.

L’appartenenza alla religione cristiana, dunque, è sempre stato un punto dirimente per Darwin, che 
se anche arriverà a metterne in discussione le teorie e i testi sacri, sempre manterrà l’idea della 
possibile esistenza di una divinità, diversa e superiore rispetto alla natura e al cosmo, loro causa e 
spiegazione ultima.

Darwin inoltre non soltanto ha sempre rifiutato di definirsi ateo, ma è sempre stato 
completamente contrario anche che le sue teorie venissero usate per supportare l’ateismo e 
questo era ciò, ad esempio, che lo turbava molto di come esse fossero state recepite in Germania, 
ad opera di Ernst Hackel e di quello che questi definiva “Darwinismus”, una definizione che in 
qualche modo rimandava essa stessa ad una qualche forma di fede religiosa. Una fede che tuttavia 
sembrava più assomigliare ad un culto pagano che non alla fede nell’unico dio cristiano. Le idee 
evoluzionistiche darwiniane infatti erano state sviluppate da questo studioso tedesco fino al punto 
da arrivare a sostituire la natura allo stesso dio come entità creatrice della vita, arrivando perfino a 



17

postulare una vera e propria religione naturalistica, che era stata definita “ecologia”, una religione 
dove una divinità esterna al creato e sua causa, veniva così sostituita dalla natura stessa. Fu infatti 
Hackel a introdurre per la prima volta la parola ecologia, una parola che noi oggi associamo 
semplicemente allo studio della natura, ma che quando nacque venne concepita come una vera e 
propria “economia” della natura, ossia uno studio sistematico delle leggi e dei processi di questa 
entità di cui noi tutti siamo parte. Uno studio della natura, dunque, concepita quasi come uno 
“studio anatomico del divino”, uno studio “dall’interno” dei suoi meccanismi e del suo 
funzionamento.

Fu infatti Hackel a compiere un passo che, seppur semplice e scontato, Darwin non aveva mai 
osato compiere, perché metteva definitivamente in discussione la verità delle sacre scritture. Si 
trattava in realtà di null’altro che di una semplice rappresentazione grafica, nient’altro che una 
evidenza logica, se si supponeva un processo di evoluzione. E tuttavia era un po’ come scrivere 
nero su bianco quella che era un’obiezione alle sacre scritture, qualcosa che avrebbe potuto essere 
considerato anche eretico, negando in sostanza la loro verità. Supponendo infatti ascendenze e 
parentele tra tutte le specie animali, discendenti da progenitori comuni, il modo migliore per 
poterle rappresentare, nelle illustrazioni di libri e di manuali, non era più quello di posizionarle 
l’una accanto all’altra semplicemente suddivise per somiglianze e differenze, ma meglio era 
collegarle per parentele, tra loro e con quelle estinte, così che la rappresentazione assumeva la 
forma di un albero, con un antico tronco comune da cui si dipartono poi innumerevoli diramazioni, 
a rappresentare le specie oggi esistenti e quelle del passato: i progenitori e gli antenati comuni. E 
tuttavia il problema più grande di questo tipo di rappresentazione è che essa contraddiceva 
apertamente quanto affermato nella bibbia e, soprattutto, rappresentava anche l’uomo non più 
come creatura divina, separata dal resto e dall’anima immortale, ma come il discendente di una 
scimmia, dunque dalla natura bestiale e in nulla diverso da tutti gli altri animali.

Una religione panteistica dunque quella rappresentata dalla prima ecologia, una religione che non 
vedeva più la divinità come qualcosa di esterno alla natura e causa di questa, ma come qualcosa di 
interno alla natura stessa, vedendo poi nell’evoluzione e nella selezione naturale le sue leggi 
universali. Sopprimendo dunque questa distinzione tra un’entità creatrice e la natura come frutto 
della sua attività, una distinzione cara invece a Darwin, si apriva lo spazio per un vero e proprio 
“misticismo naturalista”, una vera e propria religione in cui l’uomo diventa parte della stessa 
divinità, divinizzando dunque in qualche modo anche il significato del proprio agire. Un divino 
tuttavia, che poi inevitabilmente, o almeno così possiamo dire a posteriori, porterà a considerare 
divino anche l’appartenere ad una razza superiore, incaricata di dominare il mondo. Una teoria che 
spaventava molto Darwin e che assolutamente non condivideva.

E tuttavia erano già chiare al tempo le spinte razziste, basate su antichi pregiudizi che però ora 
sembravano confermati dalla scienza. Dei segnali molto chiari che Darwin a suo modo rilevò e che 
già egli stesso cercò di contrastare. Nonostante al tempo non vi fossero infatti basi scientifiche né 
per confutare né per confermare una reale differenza degli uomini in base alla razza, Darwin era 
assolutamente convinto che le differenze riguardassero principalmente aspetti culturali. I suoi studi 
infatti lo avevano condotto a ritenere che non vi fossero differenze tra gli esseri umani tali da poter 



18

giustificare anche l’esistenza di razze diverse tra loro, più o meno sviluppate e progredite. Queste 
teorie si svilupperanno più che altro sul continente europeo e troveranno poi il loro apice, pochi 
decenni dopo, nella Germania nazista. E questa idea di ecologia radicale contribuì in modo centrale 
allo svilupparsi della teoria della superiorità della razza ariana e di quello che si definisce “razzismo 
scientifico”: ovvero l’idea di una gerarchia stabilita, tra le diverse razze, anche a livello 
evoluzionistico. In questa idea della natura come divinità, infatti, possiamo ritrovare molte delle 
idee tipiche del nazismo, che vedeva nelle razze umane un prodotto dell’evoluzione, con razze 
dunque più o meno evolute e sviluppate in diretta continuità con l’evoluzione naturale, e dunque 
catalogabili anche su una scala gerarchica, di cui poi la cosiddetta razza ariana venne considerata 
l’apice, il punto più alto, segno dunque anche di una superiorità biologica.

Darwin al contrario, è questo un aspetto assolutamente centrale, non condivideva in alcun modo 
l’idea che vi fossero differenze genetiche di razza tali da giustificare un vero e proprio razzismo. 
Possiamo dire che il suo fosse più che altro un suprematismo, ovvero un’idea di superiorità che era 
più che altro culturale e basata su presupposti etnocentrici e religiosi, dovuta dunque non ad una 
superiorità intrinseca di alcuni popoli sugli altri, ma ad una superiorità soprattutto culturale, 
dovuta a un processo di civilizzazione favorito anche dall’adesione alla religione cristiana, ai suoi 
costumi ed abitudini di vita. Un’idea che ben si sposava anche con le dottrine della religione 
protestante, una religione basata sul concetto di predestinazione e che ben può spiegare il ruolo di 
civilizzatore dell’umanità che sempre si è data, quel compito di portare la civiltà a tutto il resto del 
pianeta, o meglio di imporre agli altri il proprio dominio. Un’idea che infine si sposava anche con le 
teorie individualistiche di Malthus e di Spencer, che non vedevano in qualche razza particolare la 
ragione della superiorità di alcuni uomini sugli altri, ma in classi sociali e familiari, di comuni origini 
e ascendenze ereditarie, quelle classi destinate ad accumulare profitti e potere, a scapito dei 
poveri e dei ceti popolari.

E sebbene quindi Darwin non condividesse le idee razziste, non dobbiamo tuttavia assolutamente 
pensare che egli fosse al contrario un convinto “democratico” e “multiculturalista”, a favore del 
rispetto dei diritti sociali e delle altrui culture, del non essere sfruttati o della loro libertà di 
continuare ad esistere. Durante il suo viaggio Darwin aveva avuto modo di imbattersi in 
popolazioni native come quelle della Terra del Fuoco, che abitavano territori ostili e selvaggi, con 
stili di vita ed abitudini assolutamente inimmaginabili per un europeo del XIX Secolo, considerate 
disumane e simili a quelle degli animali. Aveva dunque avuto modo di osservare personalmente 
quanto fossero lontane dalla realtà le idee che circolavano in Europa, da cui poi nascevano racconti 
e narrazioni sullo stile del buon selvaggio di Rousseau, che dipingevano questi mondi come felici e 
in armonia, quando si trattava invece di tribù di selvaggi, dedite anche a praticare il cannibalismo. E 
Darwin, per giustificare il fatto che non riteneva assolutamente scandaloso supporre che l’uomo 
discenda dalle scimmie, arrivò perfino ad affermare che in fondo vi è meno differenza tra una 
scimmia e un abitante di una tribù primitiva, che tra questi e un cittadino europeo, che se dunque 
possiamo supporre che la civiltà europea discenda da popoli come quelli primitivi e che questi 
siano degli esseri umani come noi, supporre poi che questi derivino a loro volta da delle scimmie 
non è alla fine un salto più grande. Questo è ciò che Darwin pensava di questi popoli, poco più e 



19

poco diversi dalle scimmie. E sta forse tutto in questa affermazione anche il suo etnocentrico 
disprezzo.

È questo forse il punto di svolta che traccerà quella sottile linea di demarcazione che darà avvio a 
due percorsi parzialmente diversi. Percorsi che come in tanti casi hanno anche dei ben precisi 
riferimenti geografici, ma che poi molto spesso si mescolano anche in una storia comune. Una 
stessa storia, soltanto vista da angolazioni differenti, che è la storia di quello che chiamiamo 
mondo occidentale, suddiviso tra popoli continentali e paesi anglosassoni, Regni sulla terra e 
Imperi nei mari, o almeno così era nel XIX e nel XX Secolo. Una storia che forse possiamo in parte 
tracciare su quel sottile filo che distingue le parole razzismo e suprematismo, che se da una parte 
condurranno perfino a lotte fratricide, culminate nel sogno del Reich di imporre una razza eletta al 
di sopra di tutte le altre, dall’altro invece non porteranno al contrario a sostenere una sostanziale 
eguaglianza tra tutti gli uomini, ma una superiorità di un modello culturale sugli altri. Un modello 
tuttavia, quello cristiano e protestante, che si ritiene caratteristico soltanto di alcuni popoli, che 
hanno dunque alla fine lo stesso il diritto di sottometterne degli altri. Due modelli che dunque, 
sebbene da presupposti diversi, tendono tuttavia a giungere a conclusioni simili, giustificando le 
differenze di status e promuovendo conquiste e sopraffazione. E se nel caso tedesco questo portò a 
giustificare anche lo sterminio su base etnica e l’invasione dei popoli vicini, assimilando le idee 
sulle razze a quelle del nascente nazionalismo, sulla sponda britannica invece fu il dominio di 
alcune particolari classi sociali che si impose sulle altre, considerando la propria superiorità 
fondata sulle doti di individui o di famiglie particolari. Le differenze infatti non sono tanto da 
ricercare nella superiorità o meno di una particolare razza sulle altre, ma più che altro su particolari 
doti ereditarie e individuali, che consentono ad alcuni di eccellere e dunque di dominare sugli altri.

Son questi infondo anche i principi su cui poi si baserà il nuovo Impero americano con il suo mito 
individualista del self made man, che con la propria rivoluzione arrivò formalmente ad abolire la 
schiavitù, ma dove fino ad oggi permangono sostanziali differenze di classe, che si rispecchiano poi 
anche in distinzioni etniche e, alla fine, anche “razziali”.

E se da un lato è chiara l’influenza del pensiero britannico su quello tedesco, che attraverso Hackel 
e il cosiddetto “Dawinismus”, condurrà poi direttamente fino al nazismo, dall’altro sono anche 
importanti le influenze francesi sul pensiero britannico, con la differenza, forse favorita anche dalla 
separazione dal continente, che idee che parevano in origine rivoluzionarie e destinate a cambiare 
completamente l’intera società, che anzi in Francia si svilupparono all’interno di una fase di 
completo cambiamento furono invece, al di là dello Stretto della Manica, per così dire “sterilizzate”, 
usate dunque non per attaccare e provare a distruggere, ma per legittimare e fondare il potere 
stabilito. Un potere anzi, che ora poteva fondarsi anche su giustificazioni scientifiche, che in 
qualche modo sembravano legittimare il posto di dominio nel mondo dell’Impero britannico e 
della Corona inglese, un’Impero dotato di grandi personalità eccezionalmente dotate, che lo hanno 
condotto a dominare sul mondo.

Tornando dunque sulla sponda inglese il darwinismo sembra fondare, dopo la disfatta del regime 
nazista e gli orrori prodotti dalle sue idee razziste, quello che sarà il pensiero dominante in tutto il 



20

mondo occidentale, un mondo ben rappresentato dal modello della monarchia costituzionale 
inglese, con un monarca che è anche il capo religioso della chiesa, il cui potere e le cui spiegazioni 
del mondo non sono mai formalmente contraddette o messe in discussione, ma in cui poi vi è 
anche un parlamento e dei rappresentanti del mondo civile e borghese che esercitano un loro 
potere, contribuendo a mantenere inalterato lo stato delle cose, garantendo la pace sociale e 
gloria alla Corona inglese.

In questo contesto anche le idee del rivoluzionario Lamarck vennero poi riprese e rilette in una 
chiave nuova, una chiave anche in questo caso che non mettesse in alcun modo in discussione 
l’assetto istituzionale della società, ma che anzi ne fungesse da puntello, presentando lo stato delle 
cose come del tutto naturale. Come se in altre parole non fosse possibile alcuna alternativa. Ed 
infatti sebbene la teoria di Lamarck non si fosse rivelata corretta nello spiegare il processo di 
cambiamento ed evoluzione delle specie, essa sembrava invece perfetta per spiegare un altro 
processo di evoluzione, questa volta tipico della nostra specie, ovvero l’evoluzione culturale. 
Lamarck infatti non aveva in alcun modo compreso quale fosse il ruolo della riproduzione e 
dell’accoppiamento nel generare delle mutazioni genetiche. Egli dunque aveva supposto che vi 
fosse una particolare energia, una specie di tensione, di sforzo che gradualmente portava a dei 
piccoli cambiamenti, cambiamenti che poi venivano successivamente trasmessi ai discendenti 
dopo essersi già verificati. E così, ad esempio, supponeva che il collo delle giraffe si fosse 
progressivamente allungato proprio per lo sforzo di raggiungere i rami più alti, uno sforzo che nel 
tempo aveva prodotto piccoli e impercettibili allungamenti, poi trasmessi ai discendenti. Questa 
teoria fu completamente smentita da Darwin, pur confermandone alla fine l’assunto principale, 
ovvero quello del cambiamento. La teoria di Darwin infatti mostrava come non vi fosse in realtà 
nessuno sforzo che portasse animali come le giraffe ad allungare il proprio collo, ma che l’arrivare 
fino ai rami più alti non era altro che il risultato di una mutazione genetica, avvenuta per caso 
durante la riproduzione, che aveva fatto nascere alcuni individui con il collo più lungo degli altri. 
Potendo dunque sfruttare una fonte di cibo per altri inaccessibile questi individui ne avevano 
dunque un vantaggio anche in termini riproduttivi, potendo così diffondersi e sostituire gli altri. Il 
cambiamento dunque dipende da condizioni che sono date in partenza e non dipende in alcun 
modo dagli sforzi o dai desideri che si esprimono durante la vita. In altre parole se una particolare 
variazione genetica che rende più lungo il collo non si fosse manifestata casualmente, a seguito 
dell’accoppiamento di due particolari individui dotati di geni particolari, le giraffe avrebbero potuto 
sforzarsi per tutta l’eternità per raggiungere quei rami più alti, ma nulla sarebbe cambiato. 
Esattamente come nulla cambierebbe, se noi ci sforzassimo di farci crescere le ali, sul fatto che 
prima o poi queste comincino realmente a spuntare sulla nostra schiena.

E tuttavia la teoria di Lamarck, che prevede la trasmissione alla progenie anche delle mutazioni 
avvenute durante la vita di un individuo, si prestava bene a spiegare degli altri fenomeni di 
cambiamento e, in particolare, il cambiamento culturale. Sebbene infatti le doti fisiche non 
possono essere trasmesse completamente da un soggetto all’altro, dovendo sempre passare 
attraverso un processo di riproduzione che tenderà a replicarne solo alcune e mai in modo 
esattamente uguale, le cose stanno diversamente quando parliamo delle nostre conoscenze. Se 



21

infatti un individuo acquisisce durante la propria vita delle nuove conoscenze queste potranno 
essere integralmente trasmesse ai propri discendenti anche durante il corso della loro vita e non ci 
sarà bisogno di attendere che qualcun altro prima o poi nasca ed arrivi da solo alle medesime 
conclusioni. Se dunque il Darwinismo può essere utile per spiegare i lentissimi mutamenti genetici 
delle specie animali e dei loro corpi, il Lamarckismo invece può aiutare a spiegare l’incredibile 
rapidità con cui si diffondono le nuove conoscenze, una rapidità tale da aver prodotto cambiamenti 
incredibili nella nostra specie senza che questo comportasse alcun cambiamento fisico. Ed è quindi 
attraverso questo lamarckiano processo di trasmissione culturale che in poche migliaia di anni 
siamo passati da una condizione di nomadi cacciatori e raccoglitori ad una vita civile complessa e 
organizzata, semplicemente trasmettendo alle successive generazioni non solo un patrimonio 
genetico, ma anche uno culturale.

Sarà proprio dunque da questa fusione tra Darwinismo e Lamarckismo che nascerà quella corrente 
di pensiero genericamente definita darwinismo sociale, che fu inaugurata da autori come Herbert 
Spencer, esponente di quella particolare corrente filosofica che, nella più ampia cornice del 
pensiero cosiddetto positivista, prende il nome di utilitarismo e che poi ha ricevuto ampio credito 
in tutto il mondo anglo-americano. Tanto che possiamo dire che tutto il sistema liberale in cui 
viviamo non è in fondo null’altro che un sistema sociale di stampo darwiniano, organizzato su un 
principio di selezione in funzione della sopravvivenza dei soggetti più adatti, un sistema teso ad 
avvantaggiare questi soggetti, ma che allo stesso tempo rischia spesso di lasciare indietro i più 
deboli e i più fragili.

Ciò che infatti non si comprende in molti casi, proprio perché in questo modello siamo tutt’oggi 
completamente immersi e dunque lo consideriamo del tutto naturale, è come non soltanto il 
darwinismo abbia avuto impatto sulle teorie scientifiche di spiegazione del mondo della vita, ma 
anche come questo andava a ricomprendere in questo mondo anche l’essere umano, cambiando 
dunque anche il modo di leggerne le azioni e il ruolo nel mondo. Esso ha così completamente 
cambiato anche la percezione che abbiamo di noi stessi, da un lato riportandoci ad una realtà che 
ci mostra la nostra origine naturale e il nostro posto nell’ordine della vita, ma dall’altro anche come 
soggetti alle stesse leggi evolutive di questo mondo, e dunque anche ad un qualche tipo di 
selezione naturale: una selezione che non premia tutti, ma soltanto quegli individui che paiono più 
adatti e dunque, in un certo senso, migliori.

Ed è quindi la parola selezione quella che forse può aiutare meglio a comprendere questo radicale 
cambiamento. Questa parola infatti ci sembra oggi assolutamente normale, tanto nella sua 
variante più “allargata” di selezione naturale, che spiega il cambiamento e l’evoluzione delle specie 
animali e vegetali in base al principio della sopravvivenza dei più adatti, quanto in quella più 
“ristretta” di selezione artificiale, ovvero quel processo di modificazione selettiva operato 
dall’uomo su alcune particolari specie animali e vegetali durante il processo di domesticazione.

E il termine selezione, o meglio questa definizione, nelle sue varianti di naturale e artificiale, fu 
introdotta proprio da Darwin. Egli, come dicevamo, lo preferiva addirittura alla parola evoluzione, 
che un altro autore usava invece ampiamente ossia, come dicevamo, Herbert Spencer. L’idea di 



22

selezione, infatti, poneva un accento particolare sul problema, evidenziando non soltanto un 
semplice processo di cambiamento ed evoluzione, ma anche una cernita, una separazione una 
discriminazione, ovvero un taglio netto di tutto ciò che non si adatta o che non è necessario, in 
favore invece di chi si rivela più adatto e dunque migliore. Ciò che Darwin concepiva, dunque, è un 
processo che chiaramente favorisce chi è meglio in grado di sfruttare le contingenze e dunque di 
trarne guadagno e profitto.

È infondo su queste basi che si fonda il nostro attuale modello sociale, rappresentato dalle teorie 
liberaliste che nelle loro forme (più o meno estreme) ancora oggi dominano le società del 
cosiddetto occidente globale: quelle che si definiscono, appunto, democrazie liberali. Un modello 
darwiniano di sopravvivenza del più forte, un modello che è dunque percepito come naturale e che 
è ben rappresentato dall’economia, considerata come un vero e proprio “ambiente naturale”, 
campo di selezione tra chi vive e chi muore, tra chi è in grado e chi no di competere sul mercato, 
un ambiente dunque dove sono le imprese che portano profitti quelle che poi sopravvivono 
portando ricchezza, benessere e progresso, mentre le altre falliscono e si estinguono, come animali 
che finiscono prede di altri, o semplicemente muoiono perché non sono più in grado di reperire il 
necessario per il proprio sostentamento.

Ed è forse il termine meritocrazia quello che meglio rappresenta quello che è il nostro attuale, 
darwiniano, sistema sociale. Una società che premia il merito infatti non è altro che una società 
che vede il progresso sociale come il frutto delle capacità individuali, che devono dunque essere 
valorizzate in quanto portatrici di progresso. Una teoria altamente performativa, che pone gli 
individui in competizione tra loro, perché ciò che viene visto come buono e desiderabile non è 
tanto l’appartenenza ad una classe comune, con cui si condividono comuni ambizioni e aspirazioni, 
ma è la differenza individuale tra le persone, che se da una parte consente di valorizzare abilità e 
talenti individuali, dall’altra consente anche ad alcune classi sociali di primeggiare sulle altre, di 
acquisire dunque anche un maggiore potere e di legittimare poi anche una qualche forma di 
dominio.

È questo, a tutti gli effetti, il sistema dentro il quale oggi ci troviamo. Un sistema che come 
occidentali troviamo del tutto naturale e al quale troviamo difficoltà a proporre un’alternativa 
perché ci pare, o almeno così pensiamo, basato su leggi naturali.

Tuttavia molti anche sono gli equivoci che la parola selezione ha introdotto. Degli equivoci gravi e 
che porteranno a fraintendimenti gravissimi. Questi li vedremo in tutta la loro aberrazione 
nell’effetto che la parola selezione avrà sul pensiero tedesco, di cui Lorenz come si accennava 
rappresenterà una deriva particolare, ma li vedremo anche al di là della Manica e poi anche in tutti 
quei Paesi che hanno via via aderito a dei regimi più o meno liberali.

Il maggiore equivoco introdotto dalla parola selezione, quello che poi sarà maggiore causa di 
aberrazione, sta proprio nel fatto che inevitabilmente essa rimandava, a partire da ciò che veniva 
selezionato, a cosa o a chi dovesse essere l’autore di questa selezione. E se da una parte il dubbio, 
quello che discosterà il darwinismo di stampo anglosassone dal Darwinismus tedesco, era che 
fosse dio stesso come ente esterno a praticare questo tipo di scelta selettiva, oppure la natura vista 



23

come ente dotato di una volontà propria, privilegiando in ogni caso solo alcune classi sociali 
oppure delle intere razze, dall’altra si veniva anche a creare una certa confusione tra ciò che era 
opera della selezione naturale e ciò che invece era opera artificiale e esclusivamente umana.

La nostra specie così ne usciva con una nuova consapevolezza, la consapevolezza che attraverso 
una capacità del tutto propria, eravamo in grado di condizionare e indirizzare ciò che in principio 
era opera di dio o della natura. Stiamo parlando dunque della cosiddetta selezione artificiale, un 
processo della cui importanza Darwin fu probabilmente il primo a rendersi pienamente conto e che 
utilizzò ampiamente per dimostrare e puntellare le sue teorie. L’allevamento di animali domestici, 
infatti, è strettamente correlato col quadro generale delle teorie evoluzionistiche e l’osservazione 
di come l’uomo poteva interferire e condizionare i cambiamenti in questi animali sarà argomento 
centrale di una delle maggiori opere di questo scienziato, una delle più importanti assieme a quella 
sull’origine delle specie e quella sull’espressione delle emozioni nell’uomo e negli animali, ossia il 
testo La Variazione degli Animali e delle Piante allo Stato Domestico, pubblicato nel 1868 e che 
contiene una delle prime ipotesi sui cambiamenti ereditari, una teoria che Darwin denominò 
pangenesi e che in maniera impressionante anticipava le moderne teorie genetiche, supponendo 
che ogni particella del corpo contenesse in sé tutte le informazioni dell’intero individuo, aprendo la 
strada a quella complessità che solo la scoperta del DNA, quasi un secolo dopo, avrebbe 
finalmente disvelato.

Ma le specie domestiche furono importanti anche per altre ragioni. Darwin infatti colse appieno 
come il lavoro di allevatori di cani o di uccelli potesse dare una fondamentale conferma alle proprie 
idee sull’evoluzione e sul cambiamento. Ed anzi riteneva che essi fossero infinitamente più 
competenti rispetto agli scienziati universitari sul come fosse possibile indurre particolari 
cambiamenti. Pur infatti non appartenendo alle classi colte e non interessandosi dunque a 
spiegazioni generali gli allevatori di animali domestici, come cani o piccioni, erano portatori di una 
sapienza pratica che era frutto di decenni di esperimenti ed osservazioni, ed avevano già da tempo 
ben compreso come le caratteristiche di ogni particolare esemplare fossero il frutto di un 
particolare accoppiamento, in cui i caratteri dei genitori venivano a mischiarsi e a ripetersi con 
precise regolarità, impiegate dunque per produrre caratteristiche uniche e nuove. In ciò dunque 
questi commercianti e allevatori, pur non rendendosene pienamente conto, si trovavano anni luce 
avanti rispetto ai dotti scienziati e potevano fornire materiale in abbondanza anche per dimostrare 
le teorie evoluzionistiche darwiniane. Se infatti era possibile operare delle modificazioni selettive 
su una particolare specie, tali da renderla completamente diversa da come era in origine, questa 
avrebbe potuto essere la prova migliore che esattamente allo stesso modo anche nel mondo 
naturale le specie possono cambiare, confermando così anche la teoria che, a partire da una specie 
precedente, una nuova avrebbe potuto nascere e svilupparsi.

Al di là dei suoi rapporti con molti allevatori e commercianti di animali domestici – molto spesso 
appartenenti, come si diceva, ad una classe sociale parecchio diversa da quella dei dotti studiosi 
dell’aristocrazia che popolava le università e i circoli culturali, dediti invece allo studio di fossili, o di 
costose specie esotiche importate da oltremare – Darwin stesso per un certo periodo fu allevatore 
e collezionista di piccioni, selezionando e acquistando le razze più esotiche e particolari, per poi 



24

ucciderne gli esemplari, bollirli in grandi pentoloni e studiarne così, fin nei più piccoli dettagli, le 
ossa, la conformazione, l’anatomia… Fu proprio grazie a questi studi che fu possibile dimostrare le 
enormi differenze prodotte dalla selezione artificiale umana, differenze talmente vistose da far 
supporre in certi casi che si trattasse effettivamente di differenze di specie, con tratti distintivi 
addirittura più marcati di animali che oggi sicuramente conosciamo come appartenenti a specie 
differenti, almeno per quanto concerne la conformazione dei loro scheletri, a quel tempo 
principale se non unico segno e misura della diversità tra gli esseri viventi.

È forse da qui che nasce l’idea che l’essere umano sia in grado di creare delle specie nuove a 
partire da altre, cosa che Darwin stesso riteneva assolutamente possibile e che solo gli studi 
biologici e poi genetici furono successivamente in grado di smentire, mostrando ad esempio in una 
specie come il cane, che differenze morfologiche anche estremamente significative, non sono 
necessariamente poi associate ad analoghe differenze genetiche corrispondenti, cosicché, a 
scapito della loro apparenza fisica, possiamo dire che un pastore tedesco ed un pechinese si 
assomigliano tra loro, da un punto di vista genetico, di più che un pastore tedesco ed un lupo, che 
invece son più simili da un punto di  vista morfologico e scheletrico.

Lo studio dei processi viventi, infatti, era a quel tempo soltanto agli inizi e la stessa parola biologia 
era stata introdotta soltanto da pochi anni. Era stato Lamarck, con i suoi primi studi sui vermi a 
coniare questa definizione, mentre per ciò che riguarda lo studio di somiglianze e differenze tra le 
specie era principalmente ai dettagli anatomici che si faceva riferimento e, tra questi, gli scheletri 
erano quelli che consentivano il maggior numero di osservazioni e paragoni. E fu proprio 
dall’osservazione del mondo degli allevatori che Darwin trasse molte considerazioni che usò per 
dimostrare le sue teorie, mostrando come fosse perfettamente consapevole anche di numerosi 
aspetti che risultavano centrali nello spiegare la trasmissione dei caratteri genetici. Aveva infatti già 
perfettamente chiari il ruolo degli accoppiamenti tra consanguinei nella trasmissione di patologie, 
disabilità e deformità, così come di quale ruolo avessero queste pratiche nelle attività allevatoriali, 
mostrando da una parte come vi fosse già allora una piena consapevolezza della loro pericolosità, 
ma dall’altra mostrando anche come ancora oggi questo dibattito sia aperto e, tutt’altro che essere 
stato risolto, paia essersi addirittura aggravato, visto che ormai quello delle patologie 
geneticamente trasmesse è diventato un argomento centrale non solo delle pratiche allevatoriali, 
ma della intera medicina veterinaria che studia e cura tali patologie in continua evoluzione.

Centrale dunque fu lo studio degli animali domestici nell’elaborazione della teoria dell’evoluzione, 
contribuendo da un lato a fondarla su basi ancora più solide e facilmente verificabili, ma altresì 
favorendo un processo di intima compenetrazione tra due cose che in realtà sarebbero distinte, un 
processo favorito dall’impiego di una parola ambigua, selezione, che può portare ad equivoci e 
fraintendimenti, perché facilmente può essere attribuita in casi diversi o alla natura in generale, 
oppure direttamente all’uomo. E tuttavia, come dicevamo, è proprio questa stessa ambiguità, che 
può poi inquinare su diversi piani la nostra percezione di ciò che è naturale e di ciò che è artificiale, 
scambiando l’uno per l’altro, oppure non comprendendone la reale origine.



25

E tutta questa contraddizione la vediamo ancora oggi chiaramente nel nostro rapporto coi cani e 
nel considerarli come una nostra creazione. Non frutto di un processo di evoluzione e selezione 
naturale, ma come qualcosa di artificiale, una divergenza indotta dall’azione volontaria umana, in 
grado dunque di plasmare la realtà, di modificarla e renderla funzionale ai propri scopi, in un 
processo di selezione artificiale che però, proprio nel suo ricalcare e riprodurre un processo 
naturale, viene considerato come naturale anch’esso, come per una sorta di transizione diretta, 
come un passaggio per osmosi. Natura e artificio dunque si vanno a confondere in questo ambiguo 
concetto di selezione, regalandoci cosi la nostra contraddittoria idea del cane, che viene visto alla 
fine come qualcosa di assolutamente naturale proprio nella sua artificialità. Qualcosa la cui natura 
non è altro che l’artificio umano, una creazione artificiale frutto della natura umana. Il cane 
dunque, a tuti gli effetti, come una creazione culturale.

Tralasciando dunque tutti i ragionamenti in merito al razzismo o al suprematismo applicati alla 
nostra specie, che hanno poi condotto fino alla nostra attuale società, passando attraverso i disastri 
del razzismo scientifico, ma anche dalle oppressioni di un suprematismo strisciante che ha sempre 
caratterizzato le culture di stampo anglosassone, ciò che possiamo chiaramente osservare è il 
come queste stesse teorie siano poi passate in maniera quasi diretta anche a descrivere e definire 
gli altri animali (e quelli domestici in particolare), di cui i cani rappresentano soltanto un esempio 
molto specifico.

E se il razzismo scientifico è stato ormai superato, dalle ricerche scientifiche più moderne oltre che 
dalle sconfitte militari, pur se ormai sembra acclarato che in ambito umano non ha alcun senso 
parlare di razze come di qualcosa di geneticamente determinato, è invece interessante notare 
come questa “cultura delle razze” sia sopravvissuta ed anzi si sia invece enormemente sviluppata 
quando parliamo di altri animali. E se anche in paesi, come l’Inghilterra appunto, la stessa parola 
razza (race) appare come qualcosa di superato, sostituita dal termine “breed” (da verbo inglese 
allevare) ad indicare anche l’azione umana del “breeder” (ossia l’allevatore), permangono invece 
altri paesi come l’Italia dove il termine “razza” è ancora ampiamente impiegato, mostrando 
dunque su quali ascendenze questa cultura era stata creata letteralmente dal nulla.

La cultura delle razze infatti nacque e si sviluppò proprio nel periodo in cui l’eugenetica era all’apice 
del proprio successo e la “creazione” delle razze canine rappresentava forse anche una misura di 
questo successo. La creazione di razze infatti non solo prese un grande slancio in Inghilterra, dove 
nacque il primo Kennel Club in assoluto, dove anche venne valorizzato il lavoro di tutti quegli 
allevatori che già da alcuni decenni si dedicavano a selezionare cani (possiamo citare i setter e i bull 
dog, ma si possono citare anche altri casi come ad esempio i Jack Russell), ma essa prese slancio 
anche in Germania dove, seppur in un quadro parzialmente diverso, dominato come dicevamo da 
un razzismo di stampo scientifico, nuove razze vennero selezionate e diffuse.

E sarà all’interno di questo quadro razzista che lavorerà più tardi anche lo stesso Lorenz il quale, in 
alcuni suoi articoli del 1938, svilupperà dunque le proprie idee eugenetiche tutte volte al 
miglioramento della razza ariana, definendo il capo del Reich come un vero e proprio “allevatore 
della razza”. Molto interessanti tuttavia in questo contesto anche le sue osservazioni sugli uccelli 



26

domestici, che lui paragonava ai cittadini delle grandi città. La cosa molto interessante è che Lorenz 
aveva notato già negli anni Trenta che le popolazioni di animali domestici andavano spesso 
incontro a fenomeni di degenerazione fisica e comportamentale, fenomeni che lui attribuiva a una 
“mancanza di selezione”. Non avendo ancora nozioni di genetica e sui processi di duplicazione del 
DNA infatti ignorava, come oggi sappiamo, che queste problematiche dipendono in molti casi 
invece direttamente dalla selezione artificiale, ossia dal fatto che dunque non è una mancanza, ma 
forse un eccesso di selezione la causa dei problemi, ossia un impoverimento genetico causato dalla 
scelta di pochi riproduttori, che poi a sua volta è causa dall’aumento delle patologie di carattere 
ereditario. È necessario così secondo Lorenz, non solo una costante reintroduzione di soggetti 
selvatici, ma anche una spietata selezione di tutti quegli individui portatori di caratteri difettosi. 
Questo ci dà un’idea di quella che sarà l’eugenetica di stampo tedesco anche nella selezione dei 
cani, un’eugenetica volta a ricercare dei comportamenti e delle doti naturali da selezionare e 
successivamente addestrare, un recupero dunque e un isolamento di quelli che sono visti come 
caratteri originari, già presenti nella specie e soltanto da individuare e valorizzare attraverso la 
selezione delle razze. Un’eugenetica parzialmente differente da quella di stampo britannico, che 
invece si concentrerà di più sul creare delle “funzioni nuove”, ovvero dei comportamenti 
geneticamente selezionati e assolutamente tipici di razza, che in qualche modo distinguono questi 
cani da tutti gli altri. Ne sono esempi le molte razze da caccia che vennero in quel paese 
selezionate, come ad esempio i setter, dal tipico comportamento di punta, da cui anche il nome, 
capace di immobilizzarsi quando scova una preda, oppure i retriever, in grado di effettuare il 
riporto. Ma molte altre sono le razze selezionate, divise anche per il tipo caccia o di preda cui 
erano destinate. Non è dunque un caso se in Germania verranno sviluppate maggiormente razze 
cosiddette da utilità, da guerra e da difesa personale, mentre nei paesi britannici ci si dedicò di più 
a quelle per la caccia o i combattimenti. Nel primo caso si pensava di più a sviluppare particolari 
doti che si riteneva fossero insite nella natura dei cani e che dovessero essere soltanto valorizzate, 
nel secondo invece si considerano tali doti più come qualcosa di creato e indotto dall’uomo, 
qualcosa che dunque può diventare così del tutto artificiale. E se le razze più celebri in ambito 
tedesco furono pastori tedeschi, doberman o rottweiler, l’esempio più emblematico in ambito 
anglosassone sarà forse quella razza che diventerà poi un simbolo per questo paese, la prima in 
assoluto che venne riconosciuta ed ebbe un suo proprio club ufficiale fin dal 1875, sicuramente 
una di quelle razze che oggi possiamo dire che più si discostano da quello che in antichità fu 
l’animale che abbiamo addomesticato. Si tratta della razza bull dog, che negli ultimi 150 è stata 
completamente trasformata, al punto da variare in quasi qualunque suo dettaglio da quella che 
dovrebbe essere la forma tipica di un cane.

Siamo così giunti a poterci porre una questione importante, da cui poi molte altre potranno 
discendere.

Cosa è dunque oggi ciò che noi chiamiamo razza? 

Alla luce della storia e delle scoperte scientifiche, cosa intendiamo dire oggi quando affermiamo 
che un particolare cane appartiene a questa o a quella razza? 



27

E che cos’è poi un cane meticcio? 

E dobbiamo distinguere oggi i cani soltanto tra cani di razza e cani incroci di qualche razza, oppure 
vi è ancora uno spazio per poter parlare semplicemente di cane? 

 In altre parole dobbiamo considerare quei cani di villaggio, quei cani aborigeni o nativi come 
qualcosa di passato, in via di estinzione se non già del tutto estinto, oppure restano ancora oggi 
solo loro quei “veri” cani di cui i cani di razza rappresentano soltanto un’alterazione selettiva e 
artificiale?

Cosa, in definitiva, dovremmo scrivere sui nostri vocabolari per definire il significato della parola 
cane?

Sembrerebbe solo una questione di dettaglio, ma proprio un dettaglio non è se in ogni nostro 
dizionario definiamo il cane non come una cosa in sé, ma come una cosa creata dall’uomo.

E se anche possiamo dire che le razze sono una creazione umana, possiamo in fondo dire che 
anche il cane lo è?

O forse dovremmo qualcosa di più a questa specie?


